
 

 

www.pastoralsocial.org.ar 

 

 

18 de febrero de 2026 

 

CARTA ABIERTA A NUESTROS LEGISLADORES  NACIONALES 
SOBRE LA PROTECCIÓN  DE LOS GLACIARES  

 

“La injerencia en el ecosistema es uno de los aspectos que no debe llevarse a cabo sin 
prestar la debida atención tanto a las consecuencias de dicha injerencia en otras áreas como 
el bienestar de las generaciones futuras. Los desastres naturales no son causados 
exclusivamente por su propia naturaleza, sino también por un uso y consumo 
desconsiderado de los recursos del planeta.” 1 

 

Desde la Comisión Episcopal de Pastoral Social, fieles a nuestra misión de promover el bien 
común y la custodia de la creación, nos dirigimos a las Señoras y Señores Legisladores, a 
quienes el pueblo ha confiado la noble tarea de dictar las leyes que aseguren la justicia, la 
paz y el respeto a la Constitución Nacional. 

“La Iglesia tiene una responsabilidad de respeto a la creación y la debe hacer valer en 
público. Y, al hacerlo, no sólo debe defender la tierra, el agua y el aire como dones de la 
creación que pertenecen a todos. Debe proteger sobre todo al hombre contra la destrucción 
de sí mismo” [CV 51] 

En este contexto, observamos y escuchamos con profunda preocupación el clamor de 
numerosas comunidades, científicos organizaciones de la sociedad civil y ciudadanos 
conscientes ante la posibilidad de que se modifique la Ley Nº 26.639 de Presupuestos 
Mínimos para la Protección de los Glaciares y del Ambiente Periglacial. Esta norma, fruto del 
consenso político, social y científico, ratificada por nuestros legisladores después de haber 
sido vetada en su totalidad por la presidencia, representa un hito fundamental en la 
protección de reservas estratégicas de agua dulce, ecosistemas únicos y un patrimonio 
natural de valor incalculable para las generaciones presentes y futuras. 

Los glaciares no son simples recursos económicos. Son fuentes de agua y de vida, 
reguladores del clima y del ciclo hídrico. Son verdaderas “catedrales de agua” que sustentan 
a las poblaciones, las actividades productivas y la biodiversidad de vastas regiones de 
nuestro país. “El acceso al agua potable y segura es un derecho humano básico, fundamental 
y universal, porque determina la sobrevivencia de las personas, y por lo tanto es condición 
para el ejercicio de los demás derechos humanos.” [LS 30] [AFV 50] Su afectación impacta 
primero y con mayor crudeza en los más pobres y en las comunidades originarias que 
dependen de esos ecosistemas. Reafirmamos, en este sentido, que el agua que mana de 

 

1Pontificio Consejo Justicia y Paz (2008). Agua, un elemento esencial para la vida. Ciudad del Vaticano. Obtenido de 
https://www.humandevelopment.va/content/dam/sviluppoumano/water-resources/11.pdf 



 

 

www.pastoralsocial.org.ar 

 

estos reservorios naturales, es "un derecho universal e inalienable” [CDSI 485] porque "el 
derecho al agua, al igual que todos los derechos humanos, está fundado en la dignidad y no 
en estimaciones de carácter puramente cuantitativo".1 

La Doctrina Social de la Iglesia nos enseña que el desarrollo verdadero no puede reducirse al 
mero crecimiento económico, sino que debe ser integral, sostenible y respetuoso de la 
dignidad humana y de la naturaleza. Toda actividad productiva debe someterse a estos 
principios y al cuidado de los bienes públicos universales porque “No hay dos crisis 
separadas, una ambiental y otra social, sino una sola y compleja crisis socio-ambiental. Las 
líneas para la solución requieren una aproximación integral para combatir la pobreza, para 
devolver la dignidad a los excluidos y simultáneamente para cuidar la naturaleza. [LS 139] 

La actual Ley de Glaciares establece un piso de protección que no puede ser relativizado en 
favor de intereses sectoriales o de corto plazo. Por ello, exhortamos con firmeza y esperanza 
a nuestros legisladores a que:  

• Mantengan y fortalezcan el espíritu y los presupuestos mínimos de protección 
establecidos por la Ley de Glaciares. 

• Prioricen, en cualquier debate, la defensa de la vida, el agua y la integridad de los 
ecosistemas por sobre cualquier otro interés, recordando que “el auténtico desarrollo 
humano posee un carácter moral y supone el pleno respeto a la persona humana, pero 
también debe prestar atención al mundo natural y «tener en cuenta la naturaleza de 
cada ser y su mutua conexión en un sistema ordenado».” [LS 5] 

• Escuchen la voz de las comunidades locales y de los científicos, actores esenciales 
para un discernimiento prudente, equitativo, racional y respetuoso del Convenio Nº 
169 de la OIT y del Acuerdo de Escazú. 

• Promuevan un modelo de desarrollo nacional que armonice la producción con la 
ecología integral, buscando alternativas que no comprometan recursos naturales 
críticos e irrecuperables, honrando así el carácter de herencia sagrada que poseen 
estas fuentes de agua. 

• Recuerden que en el mundo “todo está conectado” y que es imprescindible “buscar 
otros modos de entender la economía y el progreso”. [LS 16] 

 
Al inaugurar la Conferencia Brindando Esperanza por el 10º Aniversario de la Encíclica 
Laudato S’2, León XIV dijo que "Dios nos preguntará si hemos cultivado y cuidado el mundo 
que Él creó para beneficio de todos y para las generaciones futuras, y si hemos cuidado de 
nuestros hermanos y hermanas. ¿Cuál será nuestra respuesta?". “Ha llegado el momento de 
volver a prestar atención a la realidad con los límites que ella impone, que a su vez son la 
posibilidad de un desarrollo humano y social más sano y fecundo.” [LS 116] 

“Si reconocemos el valor y la fragilidad de la naturaleza, y al mismo tiempo las capacidades 
que el Creador nos otorgó, esto nos permite terminar hoy con el mito moderno del progreso 
material sin límites. Un mundo frágil, con un ser humano a quien Dios le confía su cuidado, 

 

2 León XIV. (2025). Raising Hope for Climate Justice Conference. Castel Gandolfo. Obtenido de 
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/es/events/event.dir.html/content/vaticanevents/es/2025/10/1/conferenza-
mariapoli.html 



 

 

www.pastoralsocial.org.ar 

 

interpela nuestra inteligencia para reconocer cómo deberíamos orientar, cultivar y limitar 
nuestro poder. [LS 78] 

Confiamos en la sabiduría y en el amor patrio de nuestros representantes para tomar 
decisiones valientes y proféticas que nos unan como Nación en torno a la protección de la 
vida en todas sus formas. Como nos recuerda el Papa Francisco, “no podemos dejar de 
considerar los efectos de la degradación ambiental, del actual modelo de desarrollo y de la 
cultura del descarte en la vida de las personas.” [LS 43] En particular, teniendo en cuenta que 
“El planeta ha entrado en la era de la Bancarrota Global del Agua… y partes del capital 
hídrico y natural—ríos, lagos, acuíferos, humedales, suelos y glaciares—han sido dañados 
hasta perder perspectivas realistas de recuperación total”.3 

Ojalá quienes intervengan sean estrategas capaces de anteponer el bien común a los 
intereses particulares, desde una solidaridad intergeneracional que considere el futuro de 
nuestros hijos y del planeta, mostrando así la nobleza de la política y no su vergüenza. [LD 
60] 

 

Comisión Nacional de Pastoral Social 

Conferencia Episcopal Argentina 

 

 

 

 

 

 

3 United Nations University. (2026). Global Water Bankruptcy. Ontario, Canadá. doi:https://doi.org/10.1007/s11269-
025-04484-0 



 

 

  

    

 

R E F E R E N C I A S  

[CV] Benedicto XVI. (2009). Caritas in veritate. Ciudad del Vaticano. Obtenido de 
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-
xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html 

[LS] Francisco. (2015). Laudato Si'. Ciudad del Vaticano: Librería Editrice Vaticana. Obtenido de 
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-
francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html 

[LD] Francisco. (2023). Laudate Deum. Ciudad del Vaticano. Obtenido de 
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/20231004-laudate-
deum.html 

[CDSI] Pontificio Consejo Justicia y Paz (2005). Compendio de la Doctrina Social de la Iglesia. Ciudad del 
Vaticano: Librería Editrice Vaticana. Obtenido de 
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_2
0060526_compendio-dott-soc_sp.html# 

[AFV] Dicasterio para el Servicio del Desarrollo Humano Integral (2020). Aqua fons vitae. Ciudad del Vaticano. 
Obtenido de https://www.humandevelopment.va/es/risorse/documenti/aqua-fons-vitae-the-new-
document-of-the-dicastery-now-available.html 

 

 

 


